
1 
 

Eingedenken und Hoffen 

Zum Holocaust Gedenktag am 27. Jänner 

 

Am 27. Jänner gedenken wir der „Befreiung“ des Konzentrationslagers Auschwitz vor 

81 Jahren und damit der Millionen Ermordeten der Shoah, des „Holocaust“. Es war 

Johann Baptist Metz, der für eine Theologie „nach“ Auschwitz, d.h. im Angesicht der 

Opfer der Shoah eintrat. Metz plädiert für eine moralische Auffassung von Tradition, 

die nur dann Maßstäbe für das eigene Handeln aus der Geschichte gewinnt, wenn sie 

sich der katastrophischen Dimension der Geschichte stellt. Für diese Auffassung von 

Tradition ist es entscheidend, dass sich der Erinnernde in ein moralisches Verhältnis 

zum Erinnerten setzt, also den neutralen Standpunkt distanzierend verfahrender, am 

Objektivitätsideal orientierter Geschichtsforschung überwindet. Eine anamnetische 

Kultur gedenkt der verstummten Opfer und erklärt sich mit ihnen solidarisch.1  

Eine ethische Auffassung von Tradition ist so nicht rein sachlich objektiv oder neutral, 

ist kein historisches Betrachten eines Zahlenwerkes. Beim Gedenken können wir nicht 

flüchten in ein allgemeines „Man“ oder unpersönliches „Wir“. „Wir“ haben uns selbst 

zu fragen, welche Rolle wir dabei einnehmen: Opfer, Richter, Täter, Angeklagter, 

Verstrickter, Schuldiger, Zuschauer, Beschämter, Anwalt, Flüchtling ...? Das 

Gedenken an die Shoah kann auch nicht mit einer vorschnellen Identifizierung 

verbunden sein, d.h. dass wir automatisch in einem großen Wir-Gefühl eins wären mit 

den Guten der Geschichte - ohne Umkehr und ohne Besinnung auf die eigene Freiheit 

- und uns so arrogant gegenüber den Bösen der Vergangenheit erheben könnten. Das 

Gedenken ist verbunden mit Trauer, Scham, Bekenntnis, Reue, Distanzierung, Klage, 

liebender Verbundenheit. Es steht im Kontext von Sympathie, Apathie oder Antipathie, 

von Gleichgültigkeit, Nihilismus, Hoffnung, Hass, Verachtung, Verzweiflung, 

Verzeihen, Freude am Leben, Bitterkeit, Funktionalisierung. In die Formen der 

Erinnerung mischt sich die Frage nach Gerechtigkeit, aber auch der Wille zur Macht. 

Erinnerung steht im sozialen, politischen und religiösen Kontext der Vergangenheit 

und der Gegenwart; sie braucht die Aufmerksamkeit gegenüber Formen materieller 

und sozialer Armut, gegenüber Entwurzelung, gegenüber Ängsten, gegenüber 

Potentialen von Verachtung und Hass, von Ressentiment und Revanchismus. 

 
1 Vgl. Johann B. Metz, Kirche nach Auschwitz. Mit einem Anhang: Für eine anamnetische Kultur, 

Hamburg 1993, 19. 



2 
 

Entschuldigungs- und Verdrängungsmechanismen gibt es viele. Wenn der 

Selbstfreispruch der Täter nicht klappt, wenn es nicht gelingt, das Gedächtnis der 

Leidenden zu zerstören, wenn die Beschönigung der Unmenschlichkeit doch zu billig 

erscheint, dann heißt es: „Wir müssen endlich die Vergangenheit ‚bewältigen’ und 

‚aufarbeiten’“. Kann man aber Tote ‚aufarbeiten’? Man kann nicht Auschwitz, Gusen 

oder Hartheim ‚bewältigen’! Die Opfer lassen sich nicht bewältigen, z. B. indem man 

aufrechnet und beweist, dass es auf der anderen Seite auch viele gegeben hat. Zahlen 

lassen kalkulieren und verführen zur Gleichgültigkeit. Einzelne unverwechselbare 

Gesichter und Namen würden zu Nummern, eingeordnet und aufgehoben ins 

Allgemeine, verfügbar für mathematische Kalküls. - Wenn wir der Opfer gedenken, so 

wollen wir die, die zur Nummer, zum Kalkül, zur Funktion degradiert wurden, beim 

Namen nennen. „Denen will ich in meinem Hause und in meinen Mauern ein Denkmal 

und einen Namen (Yad Vashem) geben.“ (Jes 56,5) 

Das Gedächtnis der Opfer der Shoah ohne Hoffnung für diese wird zur Buchhaltung 

des Todes. Ein Gedenken ist ein Unternehmen unterscheidender Spurenlese, des 

Ausschau-Haltens nach dem ausgesetzten Menschen, nach dem leidenden Gott. 

Walter Benjamin entwirft ein erschreckendes Bild von der Geschichte. In einem 

Sprachbild über Paul Klees „Engel der Geschichte“ flieht der Engel mit dem Rücken 

zur Zukunft von der Vergangenheit, die sich vor ihm als Katastrophe des Untergangs, 

des Todes und der Zerstörung auftürmt. Der Weg zum Paradies ist versperrt; der 

Sturm des Fortschritts treibt ihn von ihm fort, blind, in die Arme der Zukunft. Die Zeit 

rollt über die Toten hinweg, in eine Zukunft, die daran nichts ändern wird. Walter 

Benjamin sucht eine Weise des Umgangs mit der Geschichte, in der die Solidarität mit 

den Leidenden, Unterdrückten und Erschlagenen nicht aufgekündigt wird. Wenn durch 

das Eingedenken des Leids der Vergangenheit dieses zu einem unabgeschlossenen 

werden soll und die Leidenden, Opfer und Besiegten nicht bloß funktional auf den 

Fortschritt oder auf einen glücklichen Endzustand gedacht werden sollen, wenn es 

unmenschlich ist und einen Verrat an der universalen Solidarität bedeuten würde, dann 

muss letztlich ein Gott sein, der mit den Toten, Geschlagenen und Opfern durch die 

Macht der Auferweckung etwas anfangen kann.  

Bischof Manfred Scheuer 

 

 


